
AA  BBéétt  JJeehhuuddaa  KKöözzöösssséégg  ééss  aazz  oorrttii..hhuu  kkiiaaddvváánnyyaa

Omek SSmmoott  55778866
22002266..  jjaannuuáárr  88..

V. évfolyam, 11. szám

IMPRESSZUM

Az omek szó jelentése: 
mélység. Elgondolkodtató, 
inspiráló, a tórai és 
rabbinikus irodalomból 
építkező témák, üzenetek, 
napjaink számára.

Kiadó: Bét Jehuda Közösség
Székhely: 1074 Budapest,
Rumbach Sebestyén u. 11-13. 
Felelős kiadó-szerkesztő:
Szántó-Várnagy Binjomin 
Lapterv: Novák Tamás
Borítókép: Kailash Kumar @ 
Pexels
Terjesztés: Vida Ákos

Megjelenik 100 példányban.

ISSN 3058-051X (Nyomtatott)
ISSN 3058-0609 (Online)

Csatlakozz az OMEK támogatói 
köréhez! Támogasd havonta a 
nyomtatást, és részesülj ked‐
vezményekben. További részletek:

https://orti.hu/omek-tamogatok

József Egyiptomban is József 
maradt
Miután a múlt héten befejeztük Mózes első könyvét és elbú‐
csúztunk Józseftől, ezen a héten mégis újabb dolgot tudunk 
meg róla. Amikor a Tóra ismét felsorolja a testvéreket, külön 
kiemeli:

„József pedig Egyiptomban volt.” (Mózes 2., 1:5)

Rási felteszi a nyilvánvaló kérdést: vajon eddig ezt nem tud‐
tuk? Azt a választ adja, hogy nemcsak a tartózkodási helyét is‐
merjük meg, hanem azt is, hogy József Egyiptomban is József 
tudott maradni.

A környezet és az élethelyzet megváltozása nem okozta a sze‐
mélyisége megváltozását.

„Ezáltal tudatja velünk József jóságát [cidkáto]: ő volt az a József, aki 
apjának nyáját legeltette, ő volt az a József, aki Egyiptomban volt – ki‐
rállyá lett, és megmaradt jóságában.” (Rási)

Ezek szerint tehát lehetséges a csoda. Annak ellenére, hogy 
hétköznapi tapasztalataink inkább az ellenkezőjét bizonyít‐
ják: minél magasabbra kerül az ember, annál inkább elveszíti 
egyszerűségét, kapcsolatait, őszinteségét, és a pozíció elural‐
kodik a személyiségén.

József dicsérete ezzel szemben az volt, hogy képes volt arra, 

https://orti.hu/omek-tamogatok/


hogy ellenálljon ennek a mély, természeti tör‐
vénynek.

Mégis, van Rási magyarázatában valami iga‐
zán meglepő. Miért említi azt, hogy József 
apjának a nyáját legeltette? Való igaz, hogy a 
későbbi előkelő pozíciójához képest csak egy 
egyszerű pásztor volt. De vajon valóban ez a 
legjobb bizonyítéka annak, hogy milyen sze‐
rény volt képes maradni?

Ha visszamegyünk néhány hetet az időben, 
felidézhetjük, hogy a nyájat pásztoroló Jó‐
zsefről egyáltalán nem pozitív színben emlé‐
kezik meg, sem a Tóra, sem a Talmud bölcsei. 
Éppen ellenkezőleg: súlyos kritikával illetik, 
amiért a testvéreiről rossz híreket visz apjá‐
nak (ld. Mózes 1., 37:2, Rási).

Ami az igazán megdöbbentő Rási magyará‐
zatában, az akkor derül ki, ha megnézzük a 
midrást, ahonnan Rási ezt a magyarázatot 
meríti. Abban ugyanis egyáltalán nem áll ez a 
jámbor pásztor múlt:

„Annak ellenére, hogy József kiérdemelte a király‐
ságot, nem lett gőgös a testvérei vagy atyja háza fe‐
lett. Ahogyan kicsi volt a saját szemében kezdetben, 
amikor rabszolga volt Egyiptomban, ugyanúgy ki‐
csi volt a saját szemeiben akkor, amikor király 
volt.” (Smot Rábá 1:7)

A midrás szövege egyszerűen érthető, nem 
szerepel benne a Rási kapcsán megfogalma‐
zódott kérdés. Ebből láthatjuk, hogy ez Rási 
saját, újszerű értelmezése. De vajon mit je‐
lent?

Rási József jóságára [cidkáto] helyezi a hang‐
súlyt, nem pedig a szerénységére. Mondhat‐

juk, hogy

ez volt az, amiben József kiemelkedő tudott 
lenni: rálátott a testvérekre, akárcsak egy ve‐
zető.

Akkor és ott ez negatív volt. József azonban 
mégis képes volt ezt a jellegét megőrizni. Pe‐
dig emiatt vált rabszolgává – nem lett volna 
csoda, ha feladja nagyratörő ambícióit.

És valóban, évekkel később pontosan erre a 
képességére volt szükség. Az egyiptomi éhín‐
ségben éppen egy ilyen erőskezű, mindenek 
felett átlátó irányító-vezetőre volt szükség.

Józseftől tehát nemcsak annyit tanulhatunk, 
hogy magas pozícióban is megőrizte a sze‐
rénységét, valamint nem mondott le az álma‐
iról. Hanem valami sokkal mélyebbet: saját 
lényegéhez ragaszkodott, ahhoz az esszenci‐
ához, amit a Teremtőtől kapott. Akkor is, 
amikor ez nagyon nehéz volt, és minden kö‐
rülmény ellene szólt.

A klasszikus zsidó filozófiai mű, a Chovot Há‐
Levávot (Bahya ibn Pakuda, 1050-1120) is azt ta‐
nítja, hogy végső soron nem a külső 
elismerésnek vagy feddésnek kell befolyásol‐
nia a személyiségünket, hanem a belső irány‐
tűnek:

„Már mondták egy jámbor emberről, hogy így 
mondta a barátjának: elérted az egynelőséget? Mi‐
féle egyenlőséget? Egyenlővé lett a szemedben a 
dicséret és a szidás? Nem. Akkor még nem érkeztél 
meg. Igyekezz, hátha eléred ezt a szintet, mert ez a 
legmagasabb a jámborság lépcsőjén és a legkívána‐
tosabb cél.” (Jichud Hámáásze 5:12)

HALACHA

Vajon van-e a sétának értéke a Tóra szerint?
A híres ókori görög filozófus, Arisztotelész is‐
kolája, a peripatetikusok híresek voltak arról, 
hogy mesterük séta közben tanította őket. 
Régóta foglalkoztat, hogy a Tórában vajon ta‐

lálunk hasonló koncepciót?

Talán a legelső ilyen alkalom a mostani heti‐
szakaszban található:



„És Mózes pásztorolta apósának, Jitrónak, Midján 
papjának a nyáját a pusztában.” (Mózes 2., 3:1)

Mózes, akárcsak később Dávid király, eredeti‐
leg pásztor volt. Ez a foglalkozás különlege‐
sen alkalmas arra, hogy az ember elmélyüljön 
az egyedüllét nyugalmában [hitbodedut], közel 
kerülhessen a Teremtőhöz imában és megér‐
tésben egyaránt1.

A Talmud számos más ponton is említi azt a 
jutalmat, amit kifejezetten a séta miatt ka‐
punk. Kétféle héber kifejezést is használ rá: a 
szchár hálichá [a járás jutalma] és a szchár 
pesziot [a lépések jutalma].

De vajon mi a különbség közöttük?

Példa az első típusra a Pirké Ávot tanítása:

„Négyféle csoportja van a tanház látogatóinak. Aki 
megy, de nem csinálja: a járás jutalma [szchár há‐
lichá] van a kezében.” (Ávot 5:14)

Igen hasonlót találunk a Beráchot traktátus‐
ban is, ahol hétféle jutalomról számolnak be a 
rabbik. Ezek közül az első:

„Rabbi Zérá mondta: a [tórai] előadás jutalma: a 
futás.” (Beráchot 6b)

Rási magyarázata szerint:

„Leginkább azért kapnak jutalmat a teremtmé‐
nyek, ha futva jönnek a tanítást hallgatni a bölcs 
szájából. Ugyanis a legtöbb ember nem érti annyi‐
ra, hogy a tanítótól hallottakat összeállítsa, és 
hosszabb idő elteltével is vissza tudja idézni [ami‐
ért tanulási jutalmat is kapna].”

Ebben a két esetben az a közös, hogy aki jön, 
az mindig jó szándékkal jön, de a végered‐
ményhez, a tökéletes megértéshez nem jut 

végül el. Így ő magáért a haladásért kap jutal‐
mat. Nem gondoljuk azt, hogy semmit sem 
értett volna meg a tanításból. Ameddig elju‐
tott, azt értékeljük. Ez a halicha, azazhaladás 
fogalma.

Ezzel szemben más talmudi helyeken a lépések 
jutalmáról [szchár pesziot] beszélünk. Ezek a lé‐
pések valójában nem visznek minket minőségi 
értelemben előrébb:

„Egy özvegynek volt egy zsinagóga a környékén. 
Mindennap eljött imádkozni Rabbi Jochánán zsi‐
nagógájába. Mondta neki: leányom, a te környéke‐
den nincsen zsinagóga? Felelt neki: Rabbi, és vajon 
a lépésekért nem kapok jutalmat?” (Szotá 22a)

Később azt látjuk, hogy Rabbi Jochánán pon‐
tosan ezen a témán vitatkozik Rávval. Feltéte‐
lezhetjük – és Rási fel is tételezi –, hogy ettől 
az özvegytől tanulta a saját álláspontját ez 
ügyben:

„Így mondta Ráv: ’Áldott vagy a városban’ – hogy 
legyen a házad közel a zsinagógához […]

De Rabbi Jochánán nem így mondta, hanem: le‐
gyen a mellékhelyiség közel az asztalodhoz – de ne 
a zsinagóga. És Rabbi Jochánán a logikája szerint 
mondta: a lépéseknek is van jutalma.” (Bává Meciá 
107a, Mózes 5., 28:3 alapján)

Ráv szerint tehát minél közelebb van a zsina‐
góga otthonunkhoz, annál jobb – Rabbi Jo‐
chánán szerint pedig éppen fordítva. Ha ők 
ketten vitatkoznak egymással, akkor a hala‐
chát Rabbi Jochánán szerint szoktuk dönteni 
(ld. Bécá 4b).

És valóban, több könyvben is megtaláljuk ezt 
a jó tanácsot, hogy ha két zsinagóga közül vá‐
laszthatunk, akkor inkább részesítsük előny‐

1       Ezt a népszerű gondolatot érdekes módon a midrásban nem ta‐
láljuk meg, viszont ír róla például a Kli Jákár (Slomo Efráim Luntschitz, 
1550-1619) Mózes 1., 4:3, Mózes 2., 3:1-hez írt magyarázataiban.

Arról viszont igenis ír a midrás, hogy Mózes és Dávid a pásztorolás 
által lettek próbára téve, amikor nem legeltették a nyájukat más me‐
zején. Egy fontos alapelvet is tanít ennek kapcsán: „nem ad a Teremtő 

nagyságot az embernek addig, amíg próbára nem teszi egy kis dolog‐
ban” (Smot Rábá 2:3).

Ez a kis dolog pedig a pásztorolás volt. Mózes ezen a téren pedig bi‐
zonyított, azáltal is, hogy az egyedül kószáló, szomjazó bárányt türe‐
lemmel megitatta, visszavezette a nyájához.



Időpontok Budapesten:
Gyertyagyújtás péntek este: 15:17 és 15:53 között.
Szombat kimenetele: 17:05.

Péntek este 17:30-tól tanulás, 18:00-tól Kábálát Sábát.
Szombat reggel 9:00-tól (!) ima, Tóraolvasás, majd kidus (lakoma után mincha).

A péntek esti kiduson Brüll György, a mádi Brüll Bormanufaktúra vezetője látogat hozzánk.
Köszönjük a múlt heti beszélgetést Lackó Eszter sádchennak!!

A Smá Jiszráelt olvassuk el legkésőbb szombat reggel 9:30-ig.

Hétköznap délutáni tanulások hétfőtől csütörtökig mindennap 16:45-kor, a Nagy Fuvaros utcai 
zsinagógában, az esti ima után vagy online: https://t.me/betjehuda.

Korábbi felvételek, támogatás: https://www.patreon.com/cw/Binjomin

Sábát sálom! Gut sábesz!

ben a távolabbit (ld. Mágén Ávráhám 90:22, 
Misna Berura 90:37).

Amikor tehát a Talmud a járás jutalmáról 
[szchár hálichá] beszél, akkor az a járás előre‐
haladást jelent, melynek során egyről a kettő‐
re jutunk.

Nemcsak egyszerűen jutalmat kapunk, ha‐
nem mi magunk is többek leszünk.

Ezzel szemben a lépések jutalma [szchár pesziot] 
valóban azt jelenti, hogy magukért a lépése‐
kért kapjuk a jutalmat, nem pedig a lépéseink 
végeredményéért. Hiszen ezek a lépések épp‐
úgy egy zsinagógába vezetnek, mintha keve‐
sebb lépéssel egy közelebbi zsinagógába 
jutnánk el.

A gyakorlatban azonban azt látjuk, hogy a 
legtöbb vallásos ember azon igyekszik, hogy a 
zsinagógához minél közelebb költözzön. 
Mintha mégiscsak Ráv döntését követnénk, 
és nem Rabbi Jochánánét?

A későbbi rabbik leírják, hogy miközben a lé‐
pések jutalma valóban nagyszerű dolog, de 
számos más szempont is befolyásolhatja a 
zsinagóga választását (pl. több emberrel na‐

gyobb micva imádkozni, több ideje jut a Tóra‐
tanulásra, a munkára, stb.), és ezek 
felülírhatják a távolság szempontját (ld. Becél 
HáChochmá 4:19).

Azt is hozzátehetjük mindehhez, hogy a kö‐
zösségi imádkozás formális kötelezettségét 
nem állapították meg Bölcseink azok számá‐
ra, akik több mint 1 kilométer távolságra van‐
nak a legközelebbi zsinagógától (ld. Sulchán 
Áruch OC 90:16, Misna Berura 90:52).

Ezt figyelembe véve jobban érthető, hogy 
amikor arról beszélünk, hogy két zsinagóga 
közül a távolabbit helyes választanunk, akkor 
még a távolabbi sincs annyira távol, mint mo‐
dern nagyvárosaink tipikus távolságai.

Azt is mondhatjuk, hogy a talmudi szchár há‐
lichá [járás jutalma] fogalom az, ami közelebb 
áll a görögök peripatetikus iskolájához. Ott a 
járás haladást, épülést eredményez.

Ezzel szemben a szchár pesziot [lépések jutalma] 
nem új célhoz visz minket, hanem nevel és 
épít, apró, következetes lépésekkel a jóra 
szoktatva, a lustaság kísértése ellen meg‐
küzdve.


